
Gedenken an die Pogrome 1938 9. November 2024
Christian Staffa, Thomas Heldt Französische Friedrichstadtkirche
Angelika Obert, Marie Hecke

Predigt über Exodus 1,8–22

Ein neuer König stand auf über Ägypten, der nichts von Josef wusste. Er sprach zu seinem 
Volk: Siehe, das Volk der Söhne und Töchter Israels ist uns zu viel und zu stark. Auf,  
überlisten  wir  es,  sonst  mehrt  es  sich  noch,  und es  könnte  geschehen,  wenn Krieg  
ausbricht, dass es unsern Hassern sich zugesellte und gegen uns Krieg führt und wegzieht  
vom Land. Sie setzten Zwangsvögte über es, um es mit ihren Lasten zu drücken. Es baute 
Vorratsstädte für Pharao, Pitom und Ramses. Aber je mehr sie es bedrückten, umso mehr  
mehrte es sich, so breitete sich aus, es graute ihnen vor den Söhnen und Töchtern Israels.  
Die  Ägypter  machten  die  Söhne  und Töchter  Israels  dienstbar  mit  Verfronung.  Sie  
machten ihr Leben bitter mit hartem Dienst in Lehm und in Ziegeln und mit allerartlei  
Dienst auf dem Feld: all ihr Dienst, zu dem man sie dienstbar machte, geschah mit  
Verfronung. Der König von Ägypten sprach zu den hebräischen Hebammen (oder: zu den 
Hebammen der Hebräerinnen), der Name der einen war Schifra, der Name der andern  
Pua: Wenn ihr den Hebräerinnen gebären helft, seht zu: ist es ein Sohn, tötet ihn, ist es  
eine Tochter, darf sie leben. Aber die Hebammen fürchteten Gott, sie taten nicht, wie der 
König von Ägypten zu ihnen geredet hatte, sie ließen die Kinder am Leben. Der König von 
Ägypten berief die Hebammen und sprach zu ihnen: Weshalb tut ihr dies und lasset die  
Kinder  am Leben!  Die  Hebammen sprachen zu Pharao:  Nicht  wie  die  ägyptischen  
Frauen sind die hebräischen, wie Tiere sind sie, ehe zu ihnen die Hebamme kommt, haben 
sie schon geboren. Gott erwies den Hebammen Gutes. Das Volk aber mehrte sich, sie  
wurden sehr stark. Es geschah, als die Hebammen Gott gefürchtet hatten – er machte  
ihnen Häuser. Pharao gebot seinem ganzen Volk: jeder Sohn, der geboren wird, werft ihn  
in den Fluß, aber jede Tochter lasst am Leben.

Wie kommt so eine Geschichte in die Bibel?
Ein Held: Erst überwindet er wohl seine Angst, flieht nicht, zieht sich nicht zurück, sondern 
bleibt. Geht mit. Doch dann verleugnet er doch. Knickt ein und weint zuletzt sogar 
verzweifelt. 
Kein Held – vielleicht deshalb solch ein Petrus bei Markus kurz nach Zerstörung des 
Tempels, Jerusalems – Angst auf den Straßen und den Plätzen überall.
Gerade deshalb ein Petrus, der Petrus, der Fels heißt, weil er kämpft, weil er ringt, weil er 
Angst hat und weil er weint. 
Gerade deshalb ein Hahn auf dem Kirchturm. Der uns erinnert.
Ein Fels, der wankt wie die Welt, wie die Hoffnung, die auf den am Kreuz setzte. Ein Fels, 
der wankt wie wir, anders die Frauen, die zum Grab gehen, zum leeren, die bleiben, mitgehen, 
hinsehen, aushalten.
Vergessen der Fels, der wankt; der Mann, der weint; die Frauen, die trotzen.
Trotz des Hahns auf dem Kirchturm.

*

Markus erzählt die Geschichte im Angesicht der Zerstörung Jerusalems durch die Römer.
Jerusalem – Schauplatz von Massakern und Gewalt – und vielen Kreuzigungen.
Die Überlebenden – verschleppt, versklavt oder ins Exil getrieben.
Der Tempel – zerstört.
Das letzte, was wir von Markus über Petrus erfahren, ist:
Er erinnert sich und beginnt zu weinen.
Gründe zum Weinen gibt es viele, bis heute.
Vor seinem Tränenausbruch erinnert sich Petrus. Er gedachte.
Erinnern, Gedenken –  schwer ist das, wenn einer doch lieber vergessen und verdrängen will.
Noch dazu, was schwer auf der Seele liegt: 



2

Gedenken an die Pogrome 1938 9. November 2024
Christian Staffa, Thomas Heldt Französische Friedrichstadtkirche
Angelika Obert, Marie Hecke

eine unangenehme Wahrheit, eine peinliche Selbsterkenntnis.
Warum diese Geschichte?
Simon wird Petrus, der Fels, genannt, auf dem die Gemeinde gebaut wird.
Ein kippeliger, ein wackeliger Fels. 
Am Anfang unserer Gemeinden und Kirchen stehen Verleugnung und Verrat.
Aber auch: Erinnerung und Tränen.
Warum beginnt Petrus zu weinen? Hört er jemals wieder auf?
Er tut mir leid, durchgefroren und verängstigt im Hof des hohepriesterlichen Palastes, 
das Feuer und die wärmende Nähe zu seinem inhaftierten Rabbi Jesus suchend. 
Hoffnungen und Träume von einer besseren Zeit - zerplatzt. 
Die anderen Mitstreiter - in Panik geflohen. 
Auch Petrus hat Angst. Aber er ist nicht weggelaufen. 
Doch er leugnet seine Zugehörigkeit.
Warum beginnt Petrus zu weinen? 
Aus Mitleid mit Jesus, dem Folter und Tod bevorstehen? 
Aus Selbstmitleid? Aus Hoffnungslosigkeit? 
Oder aus Reue über sein Versagen, seinen Verrat?
Wir wissen es nicht. 
Nur das: vor seinem Tränenausbruch erinnert sich Petrus. Das Krähen des Hahns erinnert ihn.
Erinnern, Gedenken - schwer ist das, wenn wir lieber vergessen und verdrängen wollen.
Und hüten wir uns vorm selbstgerechten, koketten Erinnern.
Seit dem 9. Jahrhundert drehen sich Wetterhähne auf Kirchtürmen im Wind.
Gut geschmiert krähen sie nicht, aber sie erinnern uns an Petrus.
An die Verleugnungen, die sich fortsetzen. An den Verrat an der Wurzel, die uns doch trägt.
Die Kirche war eifersüchtig und setzt sich selbstgerecht an Israels Stelle.
Nährboden für die tödliche Ideologie des Antisemitismus.
Zu wenige Christinnen und Christen widersprechen, widerstehen, bekennen ihre 
Zugehörigkeit.
Der Verrat an Jüdinnen und Juden gehört zum Erbe der gesamten christlichen Ökumene.
Verantwortung der Weltchristenheit, nicht nur der deutschen Christen.
Heute, am 9. November, erinnern wir an den Verrat, der zur Gewalt wurde.
Petrus erinnert sich und beginnt zu weinen.
Wann haben wir begonnen zu weinen? 
Weinen wir noch?
Worüber weinen wir heute?

*

Eine Schulklasse in einem Gymnasium für Schülerinnen. Sie ist nicht weit vom Abitur. Der 
beliebte Deutschlehrer bietet an, außerhalb des geregelten Schulbetriebes Lektüre Abende zu 
veranstalten. Dazu laden sich die Klassenkameradinnen gegenseitig und ihren Mentor zu sich 
nach Hause ein. Einige der Schülerinnen sind Jüdinnen. Als eine von ihnen an der Reihe ist, 
die Klasse einzuladen, bereitet sie das in ihrem Elternhaus vor. Aber niemand erscheint an 
diesem Abend. Die Klassensprecherin hat dafür gesorgt, dass sie boykottiert wird. Ohne dass 
es ausgesprochen wird, ist damit gesagt: die gehören nicht zu uns.
Die Klassensprecherin ist meine Mutter.

Der Vorfall ereignet sich fünf Jahre vor dem 9. November 1938. 

Zum Boykott „Kauft nicht bei Juden“ wird ja auch schon aufgerufen. Es gibt wiederholt 
öffentliche Demütigungen von Jüdinnen*Juden. Viele billigen sie ausdrücklich. Auf 
Parkbänken steht: „Nicht für Juden“. Die Ehe zwischen Jüdinnen*Juden und nichtjüdische 



3

Gedenken an die Pogrome 1938 9. November 2024
Christian Staffa, Thomas Heldt Französische Friedrichstadtkirche
Angelika Obert, Marie Hecke

Personen ist gesetzlich verboten worden. Jüdische Ärzte*innen dürfen nur noch jüdische 
Patienten*innen behandeln. Jüdische Kinder dürfen nicht mehr in die öffentliche Schule.

Die gehören nicht zu uns.

Am 9. November 1938 brennen die Synagogen. Die Feuerwehr schützt die Nachbarhäuser, 
löscht aber den Brandherd nicht. Brennende Tora-Rollen liegen auf der Straße. 
Fensterscheiben klirren und die Glassplitter sind überall sichtbar. Wohnungen werden in der 
Nacht verwüstet. Erwachsene, Kinder und Jugendliche, alte Menschen sind auf einmal 
schutzlos; brutaler Gewalt ausgeliefert. Männer werden noch in derselben Nacht im örtlichen 
Gefängnis eingesperrt. 

Andere werden in den folgenden Tagen aus der Wohnung abgeholt und hinter der eigenen 
Wohnungstür beobachten die Nachbarn*innen das Geschehen. Öffnen sie vorsichtig die Tür 
einen Spalt und spähen? Schließen sie sie ganz schnell wieder und denken: „Hauptsache, uns 
trifft es nicht“? Nicht zu übersehen waren die Verzweifelten, die in der Nacht mit blutenden 
Wunden umherirren. Man verharrt hinter der eigenen Tür – oder geht raus und macht mit.

Die gehören nicht zu uns.

Jahre später – es herrscht Krieg – und immer mehr Jüdinnen und Juden verschwinden. Es 
kommen Gerüchte auf, dass im Osten Dinge passieren.

Und dann ist da im Ort eine öffentliche Versteigerung. Möbel, Silber, Pelzmäntel … Da will 
ich hin!

Kein Hahn kräht.

*

Und was, wenn Petrus sich seiner selbst gar nicht so sicher war? 

Ja, er fand Jesus großartig, verehrte ihn, liebte ihn, wollte zu ihm gehören. 

Ist ja auch mit ihm gegangen. 

Aber hatte es nicht auch immer wieder Momente der Irritation gegeben? 

War Jesus nicht einfach zu radikal? Wer kann sich an das, was er lehrt, in echt schon halten? 
Armut, Sorglosigkeit, Feindesliebe …? Und hat er nicht allzu leichtfertig Grenzen 
überschritten? Mit wem er sich alles gemein machte … Und dann diese Leidenswilligkeit. 
Macht das Sinn?

Was, wenn die Gegner, die Jesus für einen gefährlichen Spinner halten, doch ein bisschen 
Recht haben? Die sind ja schließlich auch nicht doof. Im Gegenteil – wahrscheinlich viel 
gebildeter als er, Simon Petrus, der Fischer. Was, wenn er selbst sich da verrannt hat? 

Wenn er leugnet, gar nicht nur aus Angst, sondern aus Unsicherheit? 

Natürlich sind das unmögliche Fragen. Zumal in einer Kirche.

Aber die gab es damals ja noch nicht. 

Die ersten Christen – eine angefeindete Sekte.

Die ersten Jüngerinnen und Jünger – konnten sie sich denn so gewiss sein: 

Jesus - der Messias? 

Unmögliche Gedanken, die mir durch den Kopf schießen, weil ich selbst so unsicher bin. 

Weil ich mich erinnere, wie ich selbst – weil Zweifel an mir nagte – mich vor klarer Position 
gedrückt habe. 



4

Gedenken an die Pogrome 1938 9. November 2024
Christian Staffa, Thomas Heldt Französische Friedrichstadtkirche
Angelika Obert, Marie Hecke

Ich denke an die vielen Gespräche über Israel – auch schon lange vor dem 7. Oktober 23. 
Gespräche mit Freundinnen und Kolleginnen, die nicht doof sind, die ich doch auch mag und 
schätze … Wie so viele von ihnen schon immer so genau Bescheid wussten: 

‚Apartheidsstaat!‘ schnaubten sie mir entgegen. 

‚Das stimmt doch nicht‘, versuchte ich einzuwenden‚ 'so was wie Apartheid gibt es allenfalls 
im Westjordanland.‘ ‚Na, das kommt darauf an, wie man Apartheid definiert‘, kriegte ich 
zurück. Sie kennen Leute, die lange in Israel waren und die hätten schon damals gesagt: 
Apartheidsstaat. Was sollte ich da sagen? Ich war nicht lange in Israel. 

Und dann – in größerer Runde kurz nach dem Massaker im November wusste es eine 
Freundin schon: Nethanjahu ist ein Kriegsverbrecher. Hätten die Israelis anders reagiert, hätte 
es diese ganzen propalästinensischen Demonstrationen nicht gegeben, behauptet sie. 

Mir ist, als gäbe es da so etwas wie Genugtuung: Jetzt sind wir die Guten!

Jetzt können wir über Israel richten! Und daran liegt ihnen vielleicht mehr als am

Schicksal der Menschen in Gaza. Aber weiß ich's? Ich bin unsicher. Ich verstumme. 

Anfang August entdecke ich in einem Bahnhofskiosk eine Jüdische Allgemeine. Mal sehen, 
was die zum Krieg in Gaza schreiben, denke ich. Stelle mich mit der Zeitung in die Schlange 
vor der Kasse. Habe plötzlich den Eindruck, dass mich die Leute da böse angucken: Die 
denken jetzt, dass ich Jüdin bin und in Gaza Kinder verhungern lasse, schießt es mir durch 
den Kopf. Mir wird mulmig. Ob ich die Zeitung nicht besser zuklappe? Nein, bis zur Kasse 
halte ich durch. Aber im Zug sehe ich dann doch zu, dass das Deckblatt verborgen bleibt.

Seitdem beschäftigt mich meine Feigheit. Und die Frage, ob ich gesponnen habe – oder ob 
das wirklich so ist in der allgemeinen Meinung: Jüdin – lässt Kinder verhungern ...

Jedenfalls hab ich mit Herzklopfen gespürt, wie es den Jüdinnen und Juden unter uns gehen 
mag, die sich seit dem 7. Oktober 23 angefeindet finden. 

Auch das fängt nicht erst an, wenn Steine gegen ein Fenster fliegen, weil da eine Menora zu 
sehen ist. Es liegt in der Luft – dies 'Sie gehören nicht zu uns'.... 

Und wie lange liegt das schon in der Luft …

Amen.


	Predigt über Exodus 1,8–22

