Gedenken an die Pogrome 1938 9. November 2024
Christian Staffa, Thomas Heldt Franzosische Friedrichstadtkirche
Angelika Obert, Marie Hecke

Predigt tiber Exodus 1,822

Ein neuer Konig stand auf iiber Agypten, der nichts von Josef wusste. Er sprach zu seinem
Volk: Siehe, das Volk der Sohne und Tochter Israels ist uns zu viel und zu stark. Auf,
tiberlisten wir es, sonst mehrt es sich noch, und es konnte geschehen, wenn Krieg
ausbricht, dass es unsern Hassern sich zugesellte und gegen uns Krieg fiihrt und wegzieht
vom Land. Sie setzten Zwangsvogte iiber es, um es mit ihren Lasten zu driicken. Es baute
Vorratsstddte fiir Pharao, Pitom und Ramses. Aber je mehr sie es bedriickten, umso mehr
mehrte es sich, so breitete sich aus, es graute ihnen vor den S6hnen und Tochtern Israels.
Die Agypter machten die Séhne und Tochter Israels dienstbar mit Verfronung. Sie
machten ihr Leben bitter mit hartem Dienst in Lehm und in Ziegeln und mit allerartlei
Dienst auf dem Feld: all ihr Dienst, zu dem man sie dienstbar machte, geschah mit
Verfronung. Der Konig von Agypten sprach zu den hebrdischen Hebammen (oder: zu den
Hebammen der Hebrderinnen), der Name der einen war Schifra, der Name der andern
Pua: Wenn ihr den Hebrderinnen gebdren helft, seht zu: ist es ein Sohn, totet ihn, ist es
eine Tochter, darf'sie leben. Aber die Hebammen fiirchteten Gott, sie taten nicht, wie der
Konig von Agypten zu ihnen geredet hatte, sie lieffen die Kinder am Leben. Der Konig von
Agypten berief die Hebammen und sprach zu ihnen: Weshalb tut ihr dies und lasset die
Kinder am Leben! Die Hebammen sprachen zu Pharao: Nicht wie die dgyptischen
Frauen sind die hebrdischen, wie Tiere sind sie, ehe zu ihnen die Hebamme kommt, haben
sie schon geboren. Gott erwies den Hebammen Gutes. Das Volk aber mehrte sich, sie
wurden sehr stark. Es geschah, als die Hebammen Gott gefiirchtet hatten — er machte
ihnen Hduser. Pharao gebot seinem ganzen Volk: jeder Sohn, der geboren wird, werft ihn
in den Flufs, aber jede Tochter lasst am Leben.

Wie kommt so eine Geschichte in die Bibel?

Ein Held: Erst iiberwindet er wohl seine Angst, flieht nicht, zieht sich nicht zuriick, sondern
bleibt. Geht mit. Doch dann verleugnet er doch. Knickt ein und weint zuletzt sogar
verzweifelt.

Kein Held — vielleicht deshalb solch ein Petrus bei Markus kurz nach Zerstérung des
Tempels, Jerusalems — Angst auf den Strallen und den Plédtzen iiberall.

Gerade deshalb ein Petrus, der Petrus, der Fels heil$t, weil er kampft, weil er ringt, weil er
Angst hat und weil er weint.

Gerade deshalb ein Hahn auf dem Kirchturm. Der uns erinnert.

Ein Fels, der wankt wie die Welt, wie die Hoffnung, die auf den am Kreuz setzte. Ein Fels,
der wankt wie wir, anders die Frauen, die zum Grab gehen, zum leeren, die bleiben, mitgehen,
hinsehen, aushalten.

Vergessen der Fels, der wankt; der Mann, der weint; die Frauen, die trotzen.

Trotz des Hahns auf dem Kirchturm.
%

Markus erzéhlt die Geschichte im Angesicht der Zerstérung Jerusalems durch die Romer.
Jerusalem — Schauplatz von Massakern und Gewalt — und vielen Kreuzigungen.

Die Uberlebenden — verschleppt, versklavt oder ins Exil getrieben.

Der Tempel — zerstort.

Das letzte, was wir von Markus iiber Petrus erfahren, ist:

Er erinnert sich und beginnt zu weinen.

Griinde zum Weinen gibt es viele, bis heute.

Vor seinem Tranenausbruch erinnert sich Petrus. Er gedachte.

Erinnern, Gedenken — schwer ist das, wenn einer doch lieber vergessen und verdrangen will.
Noch dazu, was schwer auf der Seele liegt:



Gedenken an die Pogrome 1938 9. November 2024
Christian Staffa, Thomas Heldt Franzosische Friedrichstadtkirche
Angelika Obert, Marie Hecke

eine unangenehme Wahrheit, eine peinliche Selbsterkenntnis.

Warum diese Geschichte?

Simon wird Petrus, der Fels, genannt, auf dem die Gemeinde gebaut wird.

Ein kippeliger, ein wackeliger Fels.

Am Anfang unserer Gemeinden und Kirchen stehen Verleugnung und Verrat.

Aber auch: Erinnerung und Trdnen.

Warum beginnt Petrus zu weinen? Hort er jemals wieder auf?

Er tut mir leid, durchgefroren und verdngstigt im Hof des hohepriesterlichen Palastes,
das Feuer und die warmende Néhe zu seinem inhaftierten Rabbi Jesus suchend.
Hoffnungen und Trdume von einer besseren Zeit - zerplatzt.

Die anderen Mitstreiter - in Panik geflohen.

Auch Petrus hat Angst. Aber er ist nicht weggelaufen.

Doch er leugnet seine Zugehorigkeit.

Warum beginnt Petrus zu weinen?

Aus Mitleid mit Jesus, dem Folter und Tod bevorstehen?

Aus Selbstmitleid? Aus Hoffnungslosigkeit?

Oder aus Reue iiber sein Versagen, seinen Verrat?

Wir wissen es nicht.

Nur das: vor seinem Tranenausbruch erinnert sich Petrus. Das Krdahen des Hahns erinnert ihn.
Erinnern, Gedenken - schwer ist das, wenn wir lieber vergessen und verdrangen wollen.
Und hiiten wir uns vorm selbstgerechten, koketten Erinnern.

Seit dem 9. Jahrhundert drehen sich Wetterhdhne auf Kirchtiirmen im Wind.

Gut geschmiert krdhen sie nicht, aber sie erinnern uns an Petrus.

An die Verleugnungen, die sich fortsetzen. An den Verrat an der Wurzel, die uns doch tragt.
Die Kirche war eifersiichtig und setzt sich selbstgerecht an Israels Stelle.

Néahrboden fiir die tédliche Ideologie des Antisemitismus.

Zu wenige Christinnen und Christen widersprechen, widerstehen, bekennen ihre
Zugehorigkeit.

Der Verrat an Jiidinnen und Juden gehort zum Erbe der gesamten christlichen Okumene.
Verantwortung der Weltchristenheit, nicht nur der deutschen Christen.

Heute, am 9. November, erinnern wir an den Verrat, der zur Gewalt wurde.

Petrus erinnert sich und beginnt zu weinen.

Wann haben wir begonnen zu weinen?

Weinen wir noch?

Wortiiber weinen wir heute?

sk

Eine Schulklasse in einem Gymnasium fiir Schiilerinnen. Sie ist nicht weit vom Abitur. Der
beliebte Deutschlehrer bietet an, aullerhalb des geregelten Schulbetriebes Lektiire Abende zu
veranstalten. Dazu laden sich die Klassenkameradinnen gegenseitig und ihren Mentor zu sich
nach Hause ein. Einige der Schiilerinnen sind Jiidinnen. Als eine von ihnen an der Reihe ist,
die Klasse einzuladen, bereitet sie das in ihrem Elternhaus vor. Aber niemand erscheint an
diesem Abend. Die Klassensprecherin hat dafiir gesorgt, dass sie boykottiert wird. Ohne dass
es ausgesprochen wird, ist damit gesagt: die gehoren nicht zu uns.

Die Klassensprecherin ist meine Mutter.

Der Vorfall ereignet sich fiinf Jahre vor dem 9. November 1938.

Zum Boykott ,,Kauft nicht bei Juden“ wird ja auch schon aufgerufen. Es gibt wiederholt
offentliche Demiitigungen von Jiidinnen*Juden. Viele billigen sie ausdriicklich. Auf
Parkbéanken steht: ,,Nicht fiir Juden“. Die Ehe zwischen Jiidinnen*Juden und nichtjiidische

2



Gedenken an die Pogrome 1938 9. November 2024
Christian Staffa, Thomas Heldt Franzosische Friedrichstadtkirche
Angelika Obert, Marie Hecke

Personen ist gesetzlich verboten worden. Jiidische Arzte*innen diirfen nur noch jiidische
Patienten*innen behandeln. Jiidische Kinder diirfen nicht mehr in die 6ffentliche Schule.
Die gehoren nicht zu uns.

Am 9. November 1938 brennen die Synagogen. Die Feuerwehr schiitzt die Nachbarhauser,
16scht aber den Brandherd nicht. Brennende Tora-Rollen liegen auf der StralSe.
Fensterscheiben klirren und die Glassplitter sind {iberall sichtbar. Wohnungen werden in der
Nacht verwiistet. Erwachsene, Kinder und Jugendliche, alte Menschen sind auf einmal
schutzlos; brutaler Gewalt ausgeliefert. Mdnner werden noch in derselben Nacht im 6rtlichen
Gefédngnis eingesperrt.

Andere werden in den folgenden Tagen aus der Wohnung abgeholt und hinter der eigenen
Wohnungstiir beobachten die Nachbarn*innen das Geschehen. Offnen sie vorsichtig die Tiir
einen Spalt und spahen? Schliefen sie sie ganz schnell wieder und denken: ,,Hauptsache, uns
trifft es nicht“? Nicht zu tibersehen waren die Verzweifelten, die in der Nacht mit blutenden
Wunden umherirren. Man verharrt hinter der eigenen Tiir — oder geht raus und macht mit.

Die gehoren nicht zu uns.

Jahre spater — es herrscht Krieg — und immer mehr Jiidinnen und Juden verschwinden. Es
kommen Gertichte auf, dass im Osten Dinge passieren.

Und dann ist da im Ort eine 6ffentliche Versteigerung. Mobel, Silber, Pelzméntel ... Da will
ich hin!

Kein Hahn kraht.
*
Und was, wenn Petrus sich seiner selbst gar nicht so sicher war?
Ja, er fand Jesus grofBartig, verehrte ihn, liebte ihn, wollte zu ihm gehoren.
Ist ja auch mit ihm gegangen.
Aber hatte es nicht auch immer wieder Momente der Irritation gegeben?

War Jesus nicht einfach zu radikal? Wer kann sich an das, was er lehrt, in echt schon halten?
Armut, Sorglosigkeit, Feindesliebe ...? Und hat er nicht allzu leichtfertig Grenzen
iberschritten? Mit wem er sich alles gemein machte ... Und dann diese Leidenswilligkeit.
Macht das Sinn?

Was, wenn die Gegner, die Jesus fiir einen gefdhrlichen Spinner halten, doch ein bisschen
Recht haben? Die sind ja schliefflich auch nicht doof. Im Gegenteil — wahrscheinlich viel
gebildeter als er, Simon Petrus, der Fischer. Was, wenn er selbst sich da verrannt hat?

Wenn er leugnet, gar nicht nur aus Angst, sondern aus Unsicherheit?

Natiirlich sind das unmégliche Fragen. Zumal in einer Kirche.

Aber die gab es damals ja noch nicht.

Die ersten Christen — eine angefeindete Sekte.

Die ersten Jiingerinnen und Jiinger — konnten sie sich denn so gewiss sein:

Jesus - der Messias?

Unmogliche Gedanken, die mir durch den Kopf schielen, weil ich selbst so unsicher bin.

Weil ich mich erinnere, wie ich selbst — weil Zweifel an mir nagte — mich vor klarer Position
gedriickt habe.



Gedenken an die Pogrome 1938 9. November 2024
Christian Staffa, Thomas Heldt Franzosische Friedrichstadtkirche
Angelika Obert, Marie Hecke

Ich denke an die vielen Gesprache iiber Israel — auch schon lange vor dem 7. Oktober 23.
Gesprache mit Freundinnen und Kolleginnen, die nicht doof sind, die ich doch auch mag und
schétze ... Wie so viele von ihnen schon immer so genau Bescheid wussten:

,Apartheidsstaat!* schnaubten sie mir entgegen.

,Das stimmt doch nicht‘, versuchte ich einzuwenden, 'so was wie Apartheid gibt es allenfalls
im Westjordanland.‘ ,Na, das kommt darauf an, wie man Apartheid definiert‘, kriegte ich
zuriick. Sie kennen Leute, die lange in Israel waren und die hétten schon damals gesagt:
Apartheidsstaat. Was sollte ich da sagen? Ich war nicht lange in Israel.

Und dann — in groB8erer Runde kurz nach dem Massaker im November wusste es eine
Freundin schon: Nethanjahu ist ein Kriegsverbrecher. Hatten die Israelis anders reagiert, hatte
es diese ganzen propaldstinensischen Demonstrationen nicht gegeben, behauptet sie.

Mir ist, als gédbe es da so etwas wie Genugtuung: Jetzt sind wir die Guten!
Jetzt konnen wir (iber Israel richten! Und daran liegt ihnen vielleicht mehr als am
Schicksal der Menschen in Gaza. Aber weil§ ich's? Ich bin unsicher. Ich verstumme.

Anfang August entdecke ich in einem Bahnhofskiosk eine Jiidische Allgemeine. Mal sehen,
was die zum Krieg in Gaza schreiben, denke ich. Stelle mich mit der Zeitung in die Schlange
vor der Kasse. Habe plétzlich den Eindruck, dass mich die Leute da bose angucken: Die
denken jetzt, dass ich Jiidin bin und in Gaza Kinder verhungern lasse, schie8t es mir durch
den Kopf. Mir wird mulmig. Ob ich die Zeitung nicht besser zuklappe? Nein, bis zur Kasse
halte ich durch. Aber im Zug sehe ich dann doch zu, dass das Deckblatt verborgen bleibt.

Seitdem beschaftigt mich meine Feigheit. Und die Frage, ob ich gesponnen habe — oder ob
das wirklich so ist in der allgemeinen Meinung: Jiidin — ldsst Kinder verhungern ...

Jedenfalls hab ich mit Herzklopfen gespiirt, wie es den Jiidinnen und Juden unter uns gehen
mag, die sich seit dem 7. Oktober 23 angefeindet finden.

Auch das fangt nicht erst an, wenn Steine gegen ein Fenster fliegen, weil da eine Menora zu
sehen ist. Es liegt in der Luft — dies 'Sie gehoren nicht zu uns'....

Und wie lange liegt das schon in der Luft ...

Amen.



	Predigt über Exodus 1,8–22

